
1

ediToRiale
Emilio Ferrario

Cari lettori, in questi diffi cili mesi di isolamento e di distan-
ziamento sociale la Fondazione ha cercato di mantenere un 
contatto con tutti voi mediante frequenti comunicazioni via 
mail, con le quali sono stati trasmessi contenuti informativi, 
rifl essioni e spunti di meditazione, supportati anche da im-
magini artistiche, nell’intento e con la speranza che queste 
“news” potessero essere di giovamento e di sostegno per quan-
ti in questi mesi si sono sentiti privati dei consueti punti di 
riferimento sociale. 
Nel frattempo sono accadute molte cose in seno alla Fonda-
zione stessa. Il 7 aprile ci ha lasciati il nostro amato e storico 
presidente Giancarlo Buccheri, e di conseguenza anche il Con-
siglio di Amministrazione è stato soggetto a una signifi cativa 
riconfi gurazione.
Per proseguire almeno alcune delle nostre attività abbiamo 
inoltre dovuto iniziare a fare i conti con la possibilità/necessi-
tà di ricorrere a strumenti di comunicazione virtuali, sia per 
alcuni gruppi di studio che per alcune conferenze del program-
ma culturale del 2019-20.
All’interno di questa attuale costellazione di problemi e di 
prospettive, cui abbiamo qui solo brevemente accennato, e di 
una più generale riconsiderazione della comunicazione tra la 
Fondazione e le persone che a vario titolo ne costituiscono il 
tessuto sociale, si pone anche l’iniziativa di proseguire l’espe-
rienza delle “news” inviate nel periodo dell’isolamento sanita-
rio in una forma più organica e strutturata, mediante questa 
comunicazione online, di periodicità per ora non rigidamente 
determinata, che abbiamo appunto voluto chiamare “Lettere 
dalla Fondazione”.
In questa prima “Lettera”, oltre a un doveroso e sentito ricordo 
del dr. Giancarlo Buccheri a cura del nostro nuovo Presidente 
dr. Guido Cantamessa, trovano spazio le testimonianze di due 
attività sociali e culturali intraprese “a distanza” nei mesi del 
massimo isolamento sociale: i “messaggi in bottiglia” di Ste-
fano Andi, pensati per la cerchia degli architetti antroposofi  
milanesi, ma che hanno poi travalicato questo ristretto limite,  
e l’esperienza della pittrice Patrizia Giovanna Curcetti  relati-
vamente al gruppo di studio sulla Filosofi a della libertà, a cu-

■  Editoriale
Emilio Ferrario

■  Ricordo di 
Giancarlo Buccheri
Guido Cantamessa

■  Diario di 
due mesi di clausura
Stefano Andi

■  Il suono delle sirene
Patrizia Giovanna Curcetti

■  Io in crisi
Salvatore Lavecchia

■  Alimentarsi in estate
(luglio)
Sergio Maria Francardo 
Enrico Mariani

■  La ricetta del mese
Giulia Giunta

■ News dalla Fondazione

■ Novità in libreria

Fondazione Antroposofi ca Milanese

Via privata Vasto, 4Via privata Vasto, 4
20121 Milano20121 Milano
Tel. e fax: 02-65 95 558Tel. e fax: 02-65 95 558
e-mail: segreteria@fam-milano.orge-mail: segreteria@fam-milano.org
www.fam-milano.orgwww.fam-milano.org

Codice Fiscale: 97658650151Codice Fiscale: 97658650151
Partita Iva: 08428810967Partita Iva: 08428810967

Persona giuridica iscritta al n. 2582 Persona giuridica iscritta al n. 2582 
di Registro Regionaledi Registro Regionale
presso il REA della CCIAA di Milanopresso il REA della CCIAA di Milano

IBAN: IT58K 0623001623000043195928IBAN: IT58K 0623001623000043195928

dalla Fondazione
Lettere
A cura della Fondazione Antroposofi ca Milanese 
31 luglio 2020



2

Molto riservato, ma sempre disponibile ad ogni 
iniziativa, spesso proponeva attività che viva-
cizzassero i gruppi di studio della sede antro-
posofica. Ai Convegni la sua presenza era co-
stante, come pure alle conferenze e agli incontri 
anche informali nell’ambito della Società An-
troposofica, di cui è sempre stato rappresentan-
te e paladino di assoluta fedeltà.
Laureatosi brillantemente in medicina a Tori-
no, dopo essersi formato alla Ita Wegman Klinik 
di Arlesheim, in Svizzera, fu un pioniere della 
medicina antroposofica in Italia insieme al Dott. 
Aldo Bargero. Fin da allora egli aveva posto al 
centro della sua vita l’Antroposofia, in tutte le 
sue manifestazioni e di continuo si adoperava 
per far nascere qualche nuova attività di cui 
spesso era l’ideatore, cercando sempre di pro-
porre e mettere in pratica un’Antroposofia cala-
ta nel territorio italiano, adatta ai tempi attuali.
Dopo la morte del Dott. Bargero, divenne Presi-
dente dell’allora Gruppo Medico Antroposofico 
Italiano (oggi Società Italiana di Medicina An-
troposofica), che guidò per oltre vent’anni, co-
sì come per altrettanti anni fu a capo dell’ivaa, 
l’Associazione dei medici antroposofi nel mon-

ra di Emilio Ferrario per programma culturale 
della FAM, che era stato interrotto per l’emer-
genza sanitaria e che da aprile è stato ripre-
so con regolari incontri virtuali. Pubblichiamo 
anche un prezioso contributo del filosofo Salva-
tore Lavecchia (con il quale la Fondazione ha 
in progetto un incontro seminariale per il feb-
braio 2021), che ha cortesemente “autotradot-
to” in italiano per noi un suo breve saggio ori-
ginalmente concepito questo scorso aprile per 
una pubblicazione in lingua tedesca. In questa 
riflessione si rileva la necessità di una giusta 
considerazione dell’ “io” umano, tanto più ur-
gente in questi tempi in cui l’individualità uma-
na è tragicamente considerata alla stregua di 
una mera entità atomica e biologica. Grazie al-
la cortesia degli autori e dell’editore, troviamo 
(da: Francardo – Mariani, La stagionalità degli 
alimenti, Edilibri) le indicazioni sugli alimenti 
‘di stagione’ a luglio, che diventano poi gli in-
gredienti della ricetta proposta dalla chef Giu-
lia Giunta. Seguono gli annunci sulle attività 
in programma presso la Fondazione, le infor-
mazioni su come contattarci e come “aiutarci”, 
ed infine alcuni cenni sulle novità librarie ac-
quistabili, direttamente oppure online, presso 
la segreteria della Fondazione.
Con l’auspicio che queste “Lettere” trovino ac-
coglienza e gradimento, e che possano essere 
strumento e luogo per realizzare una maggio-
re vicinanza tra tutti noi, inviamo il nostro più 
sentito e cordiale saluto.

Ricordo di  
Giancarlo Buccheri
Guido Cantamessa

Cari amici, il nostro caro Presidente Giancar-
lo Buccheri, dopo un ricovero in ospedale per 
un’intensa malattia durata circa un mese, ha 
oltrepassato la soglia del mondo spirituale.
È stata per tutti una notizia sconvolgente e un 
dolore profondo ci ha pervaso per l’improvviso 
vuoto lasciatoci nel cuore dalla perdita di una 
persona estremamente attiva e presente nella 
vita della Società Antroposofica italiana.
Non potremo mai dimenticare il suo sguardo 
profondo e il suo sorriso gioioso ed accogliente!
Il suo portamento distinto ed elegante, che la-
sciava trasparire nell’apparenza formale una 
grande sensibilità, lo rendeva inconfondibile 
ed egli era sempre un punto di riferimento per 
chiunque entrasse in contatto con lui.



3

rale, artistico e scientifico della città di Milano.
Ora gli amici del Consiglio d’Amministrazio-
ne della Fondazione Antroposofica Milanese mi 
hanno cooptato temporaneamente nel ruolo che 
egli aveva come Presidente, per raccogliere il 
testimone del suo percorso che si è bruscamen-
te interrotto qui sulla terra…
Con molta riluttanza, per i gravosi impegni che 
questo ruolo comporta e per i quali non mi sen-
to all’altezza, ho tuttavia accettato di ricoprire 
questa carica, augurandomi però che qualcun 
altro, magari più giovane e di certo con maggior 
facilità ad essere presente in via Vasto, possa 
presto sostituirmi.
Ringraziandovi tutti per la fiducia accordata-
mi, vi abbraccio calorosamente nell’attesa che 
le mutate condizioni sociali ci consentano di ri-
vederci presto!

Diario  
di due mesi di clausura
Stefano Andi

Un rapporto consapevole e attivo nei confron-
ti del Coronavirus19 e delle sue varie conse-
guenze ci è ancora oggi molto difficile stabilirlo. 
Nonostante l’attuale riapertura parziale della 
clausura, costatiamo che le cause e le modalità 
di sviluppo di questa evenienza non sono sta-
te ancora individuate né comunicate pubblica-
mente con una certa razionalità, anzi sembra 
che nelle informazioni fatte dal Governo e da-
gli organi scientifici ci siano diverse non-verità.
Questa è stata una situazione di grande confu-
sione e debolezza in cui siamo in generale pre-
cipitati: è una mancanza di consapevolezza che, 
associata a ripetuti allarmi e misure costritti-

do e membro della classe della Libera Univer-
sità di Scienza dello Spirito, come fedelissimo 
rappresentante della Scuola di Michele, in cui 
ha sempre ricoperto un ruolo centrale, anche 
come Lettore.
Per alcuni anni fece anche parte del Consiglio 
di Amministrazione della Weleda ad Arlesheim.
Sempre presente al gruppo medico che si tene-
va il mercoledì pomeriggio in Via Vasto a Mila-
no, forniva frequenti spunti di riflessione sui te-
mi trattati di volta in volta, arricchendo talora 
con la traduzione all’impronta del testo tedesco, 
che portava sempre con sé, il ciclo di conferen-
ze tradotte in italiano che si stava studiando.
Si adoperò moltissimo per far sì che la medici-
na e i farmaci antroposofici fossero riconosciuti 
e inseriti nella legislazione italiana.
In questa direzione cercò sempre di portare 
l’Antroposofia nelle Università e nella cultura 
italiana, confrontandola con le altre discipline, 
come testimoniato anche dalla realizzazione di 
quel grande Convegno dell’ottobre 2019 “Qua-
le società per la dignità dell’uomo” che si tenne 
all’Università di Milano, di cui era molto fiero.
Egli ha sempre coltivato anche gli aspetti ar-
tistici, soprattutto quello della musica, a cui si 
dedicava con passione anche sperimentandola 
in prima persona.
Era sempre molto interessato alla storia e alla 
cultura dei luoghi che visitava, incuriosendosi, 
ammirando ed entusiasmandosi per le bellezze 
del mondo e le creazioni degli uomini.
Egli amava moltissimo la montagna e le Dolo-
miti in particolare, con le cime aguzze che toc-
cano il cielo. E adorava scalare, attività che ha 
praticato a lungo fino agli ultimi tempi.
Ed è proprio in questa passione che ravviso an-
che la metafora della sua vita.
Sue caratteristiche e obiettivi erano: porsi del-
le mete sempre più alte, sicuramente faticose, 
perseguite con volontà, metodo, perseveranza e 
grande entusiasmo. Non tirarsi mai indietro, ma 
prendere le misure del reale con lucidità e co-
raggio senza mai minimizzare i rischi, ma consi-
derandoli nella loro realtà per poterli superare.
Egli ricopriva anche il ruolo di Presidente del-
la Fondazione antroposofica milanese, posizio-
ne dalla quale con massimo entusiasmo e impe-
gno, insieme ai componenti del Consiglio, sin dal 
2013 ha cercato di perseguire, tra le altre cose, 
anche la difficile meta di gettare un “vivente” 
ponte di collegamento tra, da una parte, l’antro-
posofia quale espressione essenziale della Fon-
dazione e, dall’altra, il variegato tessuto cultu-



4

e sinistra, Governo e Regioni); dall’altra quello 
delle cosiddetta controinformazione o dei “com-
plottisti”, che sollevano continuamente sospet-
ti  e accuse di operazioni ambigue o nefaste di 
gruppi di potere ad alto livello internazionale, 
sia economico (le multinazionali farmacologi-
che) che politico (Cina, Stati Uniti, Russia), con 
l’obiettivo di creare le condizioni di un “nuovo 
ordine mondiale”.

■  Un’ulteriore esperienza radicale che abbia-
mo dovuto fare, è stata quella di affidarci per 
tutto ciò che concerne i rapporti con gli altri, con 
la società e con il mondo, agli strumenti tecno-
logici e informatici. Questa tendenza era già in 
atto pervasivamente da tempo in ogni ambito 
della vita, soprattutto professionale, in cui or-
mai era già inevitabile doversi confrontare con 
questi meccanismi elettromagnetici (computer, 
cellulare, ecc.); ma anche nella vita domestica 
e nelle attività di divertimento (spettacoli, let-
ture, informazione) l’elemento meccanicistico 
automatico aveva già occupato moltissimi spa-
zi della nostra esperienza.
Ora con la clausura imposta questo aspetto è 
diventato potentemente pervasivo e tirannico 
invadendo tutti gli altri ambiti di vita, con gra-
vi ripercussioni negative e danni, per esempio 
nella didattica on-line che tutte le scuole sono 
state costrette ad adottare.

ve, ha indebolito maggiormente le persone. Qui 
possiamo accennare solo brevemente al clima 
materiale, fisico, animico e spirituale in cui ci 
si è trovati.

■  Sorpresa, paura, afflizione, sconforto. Le no-
tizie dei contagi, il numero dei morti, il dolore 
per la perdita di congiunti o amici è cresciuto 
sempre più, insieme alla minaccia indotta di 
essere colpiti personalmente da questi tragi-
ci eventi. Considerando questo in una dimen-
sione concreta e reale legata alla nostra cer-
chia, abbiamo dovuto provare questi sentimenti 
proprio nel caso della Fondazione Antroposofi-
ca Milanese, con la scomparsa dolorosa e ina-
spettata del suo presidente, il dr. Giancarlo 
Buccheri, cui sono andati i nostri pensieri di 
conforto e gratitudine. 

■  Sentimenti di impotenza, privazione della li-
bertà, riduzione dell’orizzonte di vita a dimen-
sioni essenzialmente domestiche, personali, a 
funzioni di sopravvivenza corporea. La clausu-
ra forzata e spesso immotivata e illogica, esage-
rata, ha mostrato la precarietà dei principi del 
moderno vivere sociale e civile di democrazia.

Tutte le attività societarie culturali, artistiche, 
spirituali sono state azzerate, negate; ma an-
che quelle di lavoro professionale. La sede della 
Fondazione è stata chiusa e quindi tra le altre 
cose è stata resa impossibile la vita dei Gruppi, 
i Rami (Zweig) e quelli di lavoro e liberi.

■  Congerie e caos di informazioni contrastanti, 
di dati, analisi, interpretazioni, giudizi di causa, 
indicazioni e imposizioni, di obblighi. L’aspetto 
conoscitivo della questione della pandemia è 
stato gestito dai governanti, dai politici, dagli 
scienziati, dall’informazione in modo sconside-
rato, sia per la mancanza di dati certi (perce-
zioni) e il proliferare di notizie erronee o di vere 
bugie (fake news), sia per la ricerca di cause ed 
effetti mai compresi nella loro essenza, nella ve-
ra natura (origine, identità, comportamento del 
virus, della malattia, ecc.). Questo necessario 
elemento di idee e concetti reali, fondanti per 
la comprensione del fenomeno, ha creato una 
situazione ancora oggi perdurante di incertez-
za, dubbio, oscurità, quindi di esercizio di una 
vera conoscenza, di una vera ricerca scientifica.

■  In questo campo poi si sono scontrati due 
principali “partiti”, quello delle istituzioni di 
ogni tipo, a dire il vero anch’esse tra di loro in 
conflitto e reciproca accusa di gestire male l’e-
mergenza (maggioranza e opposizione, destra 



5

ma reale, al destino delle anime defunte, delle 
persone ammalate e ricoverate, di noi tutti te-
stimoni diretti di questi eventi e protagonisti 
di queste esperienze. 

■  Tutti questi motivi e pensieri non è stato 
possibile scambiarceli di persona, poiché la vita 
pubblica è stata soppressa e gli incontri negati. 
La sede antroposofica è stata chiusa (lo è ancora) 
e riunioni di Gruppi e manifestazioni sono sta-
ti annullati. A fronte di tale isolamento, sicura-
mente negativo per la vita in generale e quella 
sociale in particolare, abbiamo però sperimen-
tato la possibilità del silenzio interiore, di essere 
rimandati a noi stessi, uno spazio di calma da 
poter dedicare finalmente alle letture, allo stu-
dio, alla meditazione attiva nella coscienza: atti-
vità della coscienza che potevano sviluppare solo 
coloro che a fatica riuscivano a strappare tempo 
ed energie al corso convulso della giornata.
Alcuni gruppi però si sono riorganizzati adot-
tando le tecnologie di contatto informatico a di-
stanza, che non possono, è vero, sostituire gli 
incontri diretti umani e presentano anche gros-
si rischi (vedi più oltre), ma in questi casi so-
no molto utili. Il Gruppo Architetti di Milano 
si è quasi subito mobilitato e ha dato vita a un 
“mezzo” di dialogo on-line, chiamato “messaggi 
in bottiglia”, costituito dalla raccolta e trasmis-
sione ai suoi partecipanti, ma anche ad altri in-
teressati che si sono collegati, di contributi i più 
vari ispirati dagli eventi della pandemia e della 
clausura. Infatti già provenivano ai Soci della 
Società Antroposofica  messaggi e riflessioni da 
parte del Goetheanum, in particolare la Sezione 
di Medicina,da parte della Società in Italia, co-
me anche lettere da parte del suo presidente, il 
dr. Stefano Gasperi; ma anche altri soci e amici 
si sono attivati inviando contributi e stimoli al-
la conoscenza che i ‘messaggi in bottiglia’ hanno 
aiutato a diffondere nelle varie cerchie, anche 
al di fuori dei soci (dott.ssa Laura Borghi, Vitto-
rio Tamburrini). All’interno del Gruppo Archi-
tetti è nata anche una piccola serie di riflessio-
ni tematiche legate strettamente all’esperienza 
della quarantena ma attinenti direttamente al 
campo dell’architettura e dell’edilizia, dell’abi-
tare e vivere in una città (Stefano Andi).
Infine col tempo si è cercato anche di riattivare 
gli incontri, sempre on-line (skype, zoom, meet) 
per superare l’impedimento del distanziamento 
sociale, attraverso gruppi di lavoro e di studio, 
sfruttando l’esperienza di questi strumenti già 
maturata da due anni in casi specifici, dettati 

Altri aspetti possono essere aggiunti a questi 
elencati e potremmo farlo. Qui vorremmo però 
accennare anche a quanto invece questa situa-
zione ha suscitato in alcuni di noi, chiedendo di 
poter ricorrere alle sorgenti e alle energie che 
l’Antroposofia ci mette a disposizione. 
■  Il pensiero della morte, anzi la percezione 
della morte che magari ci ha circondato anche 
da vicino, nella visione antroposofica acquista 
un senso completamente diverso rispetto al 
pensiero e sentimento corrente: è un passaggio 
a un’altra fase dell’esistenza, molto diversa per 
il defunto e all’inizio per lui persino piacevole, ci 
racconta Rudolf Steiner, perché è il ritorno alla 
patria spirituale. Dovrebbe perdere, quindi, an-
che per noi cosiddetti “vivi”, i connotati di pau-
ra che porta con sé: condizione non facile, asso-
lutamente, da conquistare. La paura è stata in 
effetti all’inizio la condizione contro cui combat-
tere (alimentata per altro dal clima creato da-
gli organi di informazione, dai governanti, dai 
medici e virologhi accreditati), la quale è stata 
persino individuata dai medici antroposofi (ma 
anche da esponenti della salutogenesi) come un 
importante fattore di debolezza e di vulnerabi-
lità nei confronti del virus.
Ma ciò che ci ha colpito è anche vedere come 
l’appressarsi al passaggio della soglia, per i ma-
lati colpiti dal virus, è stato un percorso non so-
lo di dolore, ma anche di solitudine e di priva-
zione di ogni aspetto o segno del sacro. Già da 
tempo la desacralizzazione della società moder-
na ha abbandonato il significato dell’accompa-
gnamento dell’anima al passaggio della soglia 
e all’imbocco della via spirituale (basta osser-
vare la miseria delle operazioni tecniche e degli 
spazi negli ospedali e nelle case di cura, dove 
avvengono le esequie e il saluto al defunto, nel-
le morgue, nelle camere ardenti).
Nel caso del passaggio della soglia di malati 
di coronavirus è stato  necessario intensificare 
l’impegno animico-spirituale a distanza (pre-
ghiera, pensieri, sull’immortalità e l’innatali-
tà dell’anima, sentimenti di vicinanza, amo-
re, gratitudine, ecc.) rispetto alla normalità. 
Ma quanto questo è stato fatto e possibile, nei 
confronti dei 30.000 decessi di questo periodo? 
Grande pensiero di sostegno è stato almeno 
teoricamente quello del karma e delle ripetute 
vite terrene, proprio al giorno d’oggi solo del-
la corrente antroposofica. Un pensiero in real-
tà assai enigmatico per la coscienza corrente, 
ma capace di attribuire un senso, da scoprire 



6

vuote, vita solo domestica, bardatura anticonta-
gio, ecc.), dall’altra lo sforzo di individuare i con-
cetti adeguati a dare un senso a queste: concetto 
di salute, benessere, virus, malattia, sofferenza, 
morte: questo sul piano esterno. Su quello in-
terno, l’ascolto dell’esperienza interiore animica 
delle prime e dei secondi e il loro reciproco rap-
porto. Come è stato espresso anche in un con-
tributo dai “messaggi in bottiglia” sopraccitati, 
questo lavorio ha portato a intuire il nesso tra 
vita terrena che noi conduciamo qui nel corpo e 
vita spirituale che è esperienza tra morte e nuo-
va nascita, con lo snodo fondamentale del senso 
delle ripetute vite terrene e del karma.
A fronte di tali riflessioni anche le polarità di in-
terpretazioni dell’epidemia di origine governa-
tiva istituzionale e quelle di controinformazio-
ne, venivano ridimensionate e reinserite in un 
quadro più ampio e coerente. Il dramma ango-
scioso di coloro che da una parte sperimentava-
no paura e costrizione per le conseguenze delle 
prime, come anche quello di coloro che dall’altra 
sperimentavano rabbia e ribellione dalle secon-
de, si stemperavano in una visione più ampia 
e pacata, legata alla comprensione dei destini 
individuali e dell’Umanità tutta, posti all’inter-
no di questi enigmatici passaggi dell’evoluzione. 
Tutte prove fatali del nostro tempo.

dalla lontananza fisica di residenza. È chiaro 
che queste modalità surrogano solo in parte la 
dimensione conoscitiva e teorica che compone 
le occasioni di incontro, molto poco quella uma-
na e di sentimento, per nulla quella artistica e 
volitiva, che con il mezzo informatico sono com-
pletamente impedite.

■  Il confronto con il contagio/epidemia è stato 
difficile anche dal punto di vista conoscitivo per-
ché, come detto, la scienza medica odierna non è 
stata capace di comprenderne né la natura né il 
comportamento; e la politica ha gestito in modo 
inadeguato quasi tutte le situazioni. Come anche 
osservato sopra, si sono manifestate però pre-
se di posizione e linee interpretative alternative 
molto contrastanti. Qui si è presentata in modo 
esemplare la problematica del processo della co-
noscenza, poggiante da una parte su dati (spesso 
non veritieri o ipotetici) e talvolta percezioni che 
si accumulavano in modo caotico e sconnesso; 
dall’altra necessari elementi concettuali, gli uni-
ci in grado di dare ordine ai dati, insicuri man-
canti erronei. I giudizi sui fatti ne risultavano 
così falsati o unilaterali. Qualcuno però ha ten-
tato una strada conoscitiva diversa: da un parte 
percezioni dirette autentiche personali, non dei 
media (isolamento, quarantena, clausura, città 



7

Volpe – Strader). Ma è la medesima temati-
ca che ricompare in modalità diverse anche in 
un altro dramma rivelatore come “La caduta 
dell’Anticristo” di Albert Steffen che, composto 
nel 1928 non solo anticipò l’allarme sull’avven-
to del nazismo, mettendo in guardia simbolica-
mente da quella terribile minaccia, ma prefigu-
ra emblematicamente e artisticamente l’azione 
delle forze in gioco nella nostra epoca in azione 
per soggiogare e sedurre l’uomo.
Tenendo conto che in questo contesto genera-
le agiscono anche le forze dell’ostacolo opposte 
(quelle luciferiche) che seducono in modo al-
trettanto pericoloso ma in senso polare come 
in genere ogni azione di illusionismo e ideali-
smo astratto che si propongono costantemen-
te oggi (pensiamo alla sudditanza passiva nei 
confronti delle supposte autorità : scientifiche 
politiche, istituzionali, religiose a proposito di 
obblighi e costrizioni chiaramente illogiche e 
illegali: il realismo trascendente della scien-
za moderna, il fideismo delle religioni, inclusa 
quella cattolica romana, il rapporto paternali-
stico, assistenziale o vessatorio che il cittadino 

■  Appartenente a questo tipo di prove è infine 
anche quella dello scontro con la macchina. Già 
nella normalità della vita odierna la macchina 
ha una presenza invasiva non solo nell’eserci-
zio delle professioni e dei mestieri, ma anche 
nell’ambito domestico. L’ultima tappa di que-
sta crescita pervasiva, che nei secoli e decenni 
ha mosso dalla meccanizzazione della volontà 
con il motore a scoppio, passando alla mecca-
nizzazione del sentimento attraverso gli stru-
menti del cinema della radio della televisione, è 
arrivata ormai da alcuni decenni e sempre più 
oggi, alla meccanizzazione del pensare con il 
computer e i sistemi informatici avanzati (real-
tà virtuale, …). Tutto questo definisce una si-
tuazione oggi molto discussa e problematica, 
ma con la clausura e la necessità di sostituire 
i rapporti personali diretti con contatti e rela-
zioni affidate al mezzo informatico e digitale, le 
ripercussioni si sono accentuate radicalmente. 
Si pensi soprattutto ai bambini, obbligati dai 
loro insegnanti a massacranti sedute davanti 
allo schermo casalingo (persino per fare ginna-
stica!) (ad eccezione in genere, per fortuna, delle 
Scuole Steiner), per gran parte della giornata 
e rinchiusi in casa! Ma anche per gli adulti non 
è uno scherzo doversi confrontare tutto il gior-
no anche per le piccole cose con questo Grande 
Fratello della Rete.
E di fronte a tutte queste evenienze, atmosfe-
ra di paura, clausura, addormentamento delle 
coscienze, oscurità nei confronti del fenomeno 
del virus, repressione delle libertà, imprigiona-
mento nel mezzo informatico elettromagnetico, 
ecc. è inevitabile ripensare al quadro che Rudolf 
Steiner fece un secolo fa parlando degli obiettivi 
delle cosiddette Logge oscure (angloamericane), 
che hanno interesse a imbrigliare la coscienza 
dell’individuo in ambiti controllati e in chiave 
materialistica. E’ questo un quadro che riman-
da a dimensioni degli esseri spirituali ancora 
più alti rispetto a quello delle trame dei pote-
ri forti, degli interessi delle multinazionali, dei 
circoli politico economici globali (Bilderberg, 
Trilaterale, ecc.) e persino delle logge angloa-
mericane: dimensioni puramente spirituali di 
forze che agiscono nell’evoluzione in senso an-
timicheliano; un quadro che emerge chiaro in 
cicli di conferenze di Rudolf Steiner come “La 
caduta degli spiriti delle tenebre”, ma è rappre-
sentato bene anche nei suoi Drammi Mistero 
(1910-13), con l’azione seduttiva verso il mate-
rialismo e la menzogna dello spirito arimanico 
nei personaggi di quella vicenda (Ferdinando 



8

ricordo del conforto rincuora. Le voci delle sire-
ne continuano a tessere il canto triste. È chia-
ra la sensazione che tutto quel che sta accaden-
do abbia un senso, è chiara anche la necessità 
di poggiare su fondamenta sicure. Così prendo 
tra le mani un libro: La Filosofia della Libertà. 
È consumato e pieno di commenti scritti a ma-
no. Anni di studio con cari maestri che sempre 
ringrazio, mi hanno fatto intravvedere interior-
mente la potenza del suo contenuto.

Silenzio
Il silenzio della giornata cambia di intensità, 
ora non è più la luce del giorno ad illuminar-
lo. La sera rende il silenzio più denso, più giu-
sto. La solitudine fisica è una amata compagna, 
apro il libro.
Le campane della vicina chiesa rintoccano, 
un’altra vita ha lasciato la terra. Sento l’urgen-
za di continuare a leggere per me e per chi in 
queste ore vive l’esperienza della morte nella 
apparente  solitudine.
Distanza fisica, potente vicinanza di pensiero. 
Quasi nell’istante dell’esperienza si percepisco-
no  le  due realtà. Ora appaiono al mio ricordo 
quei versi di Goethe…
Sfoglio le pagine, ecco l’inizio del secondo ca-
pitolo “L’mpulso fondamentale alla scienza”…
fondamentale… la parola pensata si veste di 
suono. L’ascolto della mia voce fa emergere il 
ricordo di un martedì sera di quasi due anni fa. 
Piovoso ottobre milanese. Tante persone riunite 
nella “stanza di pittura” della Fondazione An-
troposofica Milanese. Via Vasto

subisce da parte dello Stato) il quadro generale 
si presenta come sappiamo in modo chiaro e ar-
tisticamente rivelatore nella Statua del Gruppo 
di Rudolf Steiner. Che essa, pur anche salvata 
dall’incendio del 1922, rimanga rinchusa e co-
me occultata in un angolo del Secondo Goethea-
num, oggi che nel mondo si manifestano poten-
temente gli effetti nefasti che essa prefigura, 
è una incongruenza e una grande lacuna nel 
contributo che il Movimento antroposofico po-
trebbe dare alla situazione drammatica in cui 
è riversata l’umanità.

Il suono delle sirene
Patrizia Giovanna Curcetti

Studio de La Filosofia della libertà condotto da 
Emilio Ferrario nei tempi di isolamento 

Come Ulisse chiede di essere legato per non far-
si trascinare dal richiamo, così cerco la forza per 
non essere inghiottita dallo sgomento, dalla tri-
stezza, dall’impotenza.
Sirene che cantano dolore, paura, sofferenza, sa-
crificio. Sirene che rompono il silenzio inconsue-
to dei giorni e delle notti della città. Suoni acuti 
creano cori che raggiungono il cuore. Sento l’u-
mano soffrire. Cerco un luogo in cui fermarmi.

Sfumature di emozioni
Nella solitudine appaiono stati d’animo, sfuma-
ture che si sovrappongono unendosi ai ricordi. 
Arriva la voce di una bambina che prega. La 
fiducia nel mondo degli angeli le dà conforto. 
Dov’è quella preghiera? Fede dell’infanzia. Il 

Rudolf Steiner ci dice che pensiero e percezione 
sono due fattori della conoscenza indeducibili e 
originari; ogni argomentazione che voglia dedurre 
uno di questi due fattori da qualcos’altro, è oziosa, 
in quanto ogni argomentazione deve essere con-
dotta mediante il pensare.

Emilio Ferrario



9

Skype. Attendevo questa possibilità. Essere un 
pò più vicini in questo momento sarà quasi co-
me abbracciarci.

spregiudicata 
osservazione animica
Mi immergo nella lettura di due allegati alla 
email… 

Dal saggio di Herbert Witzenmann Inizio del 
futuro (Beginn der Zukunft) (da una conferen-
za tenuta a Stoccarda nel 1986)
(...) La condizione del mondo che ci viene tra-
smessa dalla nostra costituzione corporea non 
è quella di una realtà formata, ma di una realtà 
de-strutturata. Infatti le due parti costitutive 
della realtà, percezione e concetto, sono sepa-
rate da uno strappo, e devono perciò venir ri-
congiunte mediante il nostro conoscere. Nello 
svolgere questo compito di riunione noi siamo 
dapprima di fronte alla metà percettiva, de-con-
cettualizzata e de-spiritualizzata della realtà. 
E noi stessi soggiacciamo all’infl usso de-spiri-
tualizzante della nostra organizzazione.
Questa condizione di partenza de-fi gurata e de-
spiritualizzata, a partire dalla quale il nostro 
conoscere deve sviluppare la sua opera di con-

“Un punto fondamentale, da cui partire nella ri-
costruzione di una scala di valori consona alla di-
gnità e al “senso” della vita umana, può essere 
conquistato mediante la consapevolezza che non 
ci è data, in quanto esseri umani, una “realtà” già 
costituita in sé, che prescinda dalla nostra attività 
cosciente, una realtà da prendere, da subire, da 
“consumare”. Una realtà esterna, naturale come 
artifi ciale, non esiste in quanto già “costituita”. 
La realtà si “forma”, si costituisce nella nostra 
coscienza come punto di incontro, di compen-
sazione, tra i due fl ussi fondamentali della no-
stra esperienza: l’esperienza sensibile dell’ester-
no del mondo, e l’esperienza concettuale, ideale, 
l’esperienza dell’interno del mondo, che si attua 
grazie alle forze coscienti della nostra interiorità. 
La realtà non è un “qualcosa” che si dà ogget-
tualmente al di là di noi, bensì è il correlato del 
nostro conoscere.”

Emilio Ferrario

Flusso di esperienze
Emilio traduce Goethe; ascolto insieme ai com-
pagni di studio. Donne e uomini mossi interior-
mente da un motivo intimo. Ognuno ha inter-
rotto il proprio “da fare” e ha raggiunto la sede. 
L’atmosfera di quella sera è di sorrisi, saluti, 
incontri. C’è chi sposta le sedie, chi prende po-
sto. È un parlare di voci intrecciate che a poco 
a poco si quieta…

Due anime dimorano, ahimè, entro il mio petto
e l’una vuole dall’altra separarsi;
si tiene una, con organi tenaci,
bramosa d’amore al mondo avvinta;
s’innalza l’altra con forza dalla polvere
alle dimore degli eccelsi avi

GOETHE, Faust I, 1112-1117

Si allontanano le immagini del ricordo. Quante 
volte nella vita è apparso il sentimento umano 
descritto nei versi. Mi immergo nella lettura. 
Entro in me stessa.
Squilla il telefono, è triste quel che ascolto; il 
dott. Buccheri ha varcato la soglia. Subito la 
sua fi gura mi appare. Lui che tanto amava or-
ganizzare momenti d’incontro in nome della 
dignità dell’uomo, si è ritrovato solo, ma non 
da solo. Lo immagino effondere coraggio ai più 
spaventati e con loro andare al di là della vita 
terrena. È silenzio, il libro è sul tavolo. Penso a 
Sasha e vorrei abbracciarla. In questi tempi gli 
abbracci non possono esistere.
Il mattino seguente una email di Emilio pro-
pone di incontrarci con il gruppo di studio su 

In questo momento in cui tutti noi siamo sotto-
posti a un vertiginoso fl usso di informazioni, di 
dati, di avvertenze e di opinioni: la prima “dife-
sa” della nostra integrità individuale avviene a 
livello della nostra coscienza. Questa considera-
zione non pretende naturalmente di sovrapporsi 
alle sacrosante indicazioni di carattere medico, 
ma è indubitabile che ogni contenuto “esteriore”, 
fattualità o opinione che sia, che penetra nel-
la nostra vita interiore, che viene accolto senza 
un fi ltro, senza un vaglio della nostra attività 
cosciente e senza una adeguata compensazione 
con un contenuto interiore volitivamente attua-
to, può essere considerato una “aggressione” al-
la nostra individualità, un elemento estraneo, 
potenzialmente “tossico”. I dati che non possono 
essere elaborati è meglio che stiano in “quaran-
tena” fi no a quando non si è in grado di assimi-
larli con gli strumenti spirituali, coscienti, a no-
stra disposizione. Solo ciò che siamo in grado di 
elaborare mediante quel processo di compensa-
zione tra “sensibilità” e“ intelletto” che si attua 
“nel palcoscenico della coscienza”, può entrare 
armonicamente nella vita dell’anima e trovare il 
suo giusto luogo nella costellazione della nostra 
esperienza cosciente.

Emilio Ferrario



10

artisti dei concetti. Per loro le idee divennero ma-
teriale artistico e il metodo scientifi co tecnica arti-
stica. Il pensare astratto acquista così vita concreta 
e individuale. Le idee diventano forze di vita.”

Tratto dalla seconda appendice de La Filosofi a della libertà

Più tardi riascolto, trascrivo a mano parola per 
parola… avverto la necessità di tracciare i pen-
sieri. Trasformare la voce in segno. Rileggere e 
farmi attraversare da fl ussi di pensiero che da 
questo processo scaturiscono. Eccomi nel luo-
go in cui sostare. Eccomi nel luogo in cui sono.
Lo studio procede. Si sono aggiunte persone che 
vivono lontane dalla sede. Nuovi incontri e ami-
ci ritrovati. Paolo Roj ha lanciato l’idea di tra-
scrivere le lezioni. Si è formato un bel gruppo 
ognuno si prende a cuore un incontro e lo tra-
scrive. Ci incontreremo di persona in Fonda-
zione un sabato al mese. Il primo incontro sarà 
verso la fi ne di giugno… ci abbracceremo.
Il tempo dell’isolamento ha offerto il suo dono.

il ritmo settimanale
Report di Emilio per sentirci collegati e attivi:

“Riepilogando, abbiamo proseguito con lo 
studio dell’impegnativo cap. VII, approfon-
dendo l’atteggiamento gnoseologico gene-
rale del pensatore dualista-kantiano (posi-

fi gurazione, ci pone nella straordinaria possibi-
lità della libertà. (…)

Dal ciclo: Sul senso della vita (Über den Sinn 
des Lebens - GA 155), in italiano pubblicato col 
titolo “Cristo e l’anima umana”, Ed. Antroposo-
fi ca, OO 155 di Rudolf Steiner
Vediamo ora, dunque, come dobbiamo pensare 
il senso della nostra vita. E il senso è questo: noi 
veniamo resi attori nel processo del mondo. Ciò 
che è nel mondo viene separato in due ambiti 
contrapposti, e noi siamo posti lì proprio per ri-
condurli ad unione. E qui non dobbiamo pensa-
re che questo lavoro abbia dei confi ni angusti. 
(...) Quando la coscienza ordinaria giunge al-
la fi ne del suo compito, la coscienza medesima 
si evolve, ed ecco presentarsi allora una nuova 
polarità, una nuova contrapposizione, che rap-
presenta anche il nuovo compito di riunirla, di 
compensarla. E quanto a lungo dovremo com-
piere questa riunifi cazione? Tanto a lungo fi n-
ché l’uomo avrà effettivamente ripetuto nella 
propria coscienza l’intera coscienza divina. (…)

Eccoci, lo schermo mostra sorrisi, avverto una 
atmosfera intima, ci conosciamo da tempo e ci 
unisce la ricerca. Cenni di saluto, lo sguardo è 
negli occhi. Il mondo fuori parla troppo. Lo stato 
interiore cerca quiete. Le insidie del mezzo so-
no vinte da intensa concentrazione, intenzione, 
presenza. Il “non luogo” e l’atmosfera del tempo 
vissuto, sono l’ambiente in cui si manifesta il 
nostro studiare insieme. Emilio traduce e com-
menta e tutto viene registrato. Il ritmo delle pa-
role lascia spazio all’esperienza interiore.

“I campi della vita sono molti. Per ognuno di essi si 
sviluppano scienze speciali. La vita stessa è però 
un’unità  e più le scienze tendono ad approfondire 
i singoli settori, più esse si allontanano da una vi-
sione vivente e complessiva del mondo. Deve esi-
stere un sapere che cerchi nelle singole scienze gli 
elementi per ricondurre l’uomo alla vita piena.  Lo 
scienziato specialista vuole acquisire attraverso il 
suo sapere una coscienza del mondo e dei suoi ef-
fetti; in questo libro lo scopo è fi losofi co: la scienza 
deve essa stessa diventare organica e vivente. Le 
singole scienze sono gradini preparatori della scien-
za con cui qui si tende. Una relazione simile esiste 
anche nelle arti. Il compositore lavora sulla base 
dell’armonia e del contrappunto che sono una 
somma di conoscenze il cui possesso è presuppo-
sto necessario del comporre. Nel comporre, le leg-
gi dell’armonia e del contrappunto sono al servizio 
della vita, della vera realtà. Proprio nello stesso sen-
so la fi losofi a è un’arte. Tutti i veri fi losofi  furono 

 Una teoria della conoscenza 
può partire in un modo 
non dogmatico e spregiudicato solo 
rivolgendosi in prima 
istanza all’esperienza.
L’esperienza ci dà, come primo 
dato, la percezione.
All’interno di tutte le percezioni 
che abbiamo; sensibili, psichiche, 
esterne, interne, riconosciamo 
una particolare esperienza che è 
quella del pensare.
Ci rendiamo conto che nel pensare 
emergono contenuti, concetti 
e relazioni che sono in grado di dare 
ordine e senso a tutto il resto 
delle esperienze. Di conseguenza 
possiamo dire che il pensare 
è il primo atto che pone 
la contrapposizione soggetto – oggetto, 
io - mondo, perché prima dell’emergere 
dei contenuti di pensiero, ossia 
i concetti e le relazioni, non è possibile 
fare questa distinzione.

Emilio Ferrario



11

te come autenticamente umane o consonanti 
con la dignità dell’essere umano non sono state 
fondate su un’immagine dell’essere umano che 
implementasse in modo coerente e sistemati-
co questa rappresentazione atomistica dell’io. 
L’immagine dell’io consonante con la vita uma-
na fin nei suoi gesti più quotidiani è, infatti, 
del tutto contraria rispetto a tale rappresen-
tazione atomistica. Si tratta, infatti, piuttosto 
dell’immagine di un fecondamente vuoto centro 
di calore e luce spirituali, che in ogni percezione 
istantaneamente si genera come attualmente 
infinita sfera di luce, per incontrare il mondo 
e gli altri esseri umani: nel semplice gesto del 
comprendere, oltre ogni separazione fra inte-
riore ed esteriore, nonché fra prima, seconda, 
terza persona.  
Il social distancing, per tante settimane onni-
presente, è, come tutti sappiamo, una misura 
d’emergenza. Misura d’emergenza significa, pe-
rò, eccezione accettata come praticabile in una 
situazione di estrema impotenza, come misura 
estrema che serva a liberare, appunto, da un’e-
mergenza. Se però, alcuni discorsi ed alcune re-
toriche tendono a legare questa eccezione con 
dimensioni della vita che nulla hanno a che fa-
re con il superamento di un’infezione, allora è 
legittimo percepirli come illogici o eticamente 
sospetti. Ed appunto una radicale mancanza di 
logica – dell’onestà intellettuale o morale non 
vogliamo dubitare – rivelano alcune ormai dif-
fuse retoriche che – in un orizzonte sia politi-
co sia spiritualreligioso – vorrebbero attribuire 
all’affrontare un’infezione mediante social di-
stancing un effetto di rafforzamento riguardo al 
“senso di comunità”. Infatti, come può rafforzar-
si il “senso di comunità” se la vita delle persone 
viene costantemente incapsulata in un ossessi-
vo gesto di “confinamento”? Come può generarsi 
una comunitarietà autenticamente umana me-
diante una prassi che trasforma l’io in un solip-
sistico atomo rattrappito in se stesso?
Questi interrogativi filosofici impegneranno, 
sperabilmente, non solo gli accademici nel tem-
po che seguirà l’attuale crisi! 
Gli eventi di questi ultimi mesi mostrano che 
ci troviamo in una radicale crisi nella percezio-
ne del nostro io. Ma crisi significa – a partire 
dal greco krísis – discernimento e decisione. E 
la situazione di emergenza in cui siamo stati 
coinvolti si rivela e rivelerà sempre più come  
momento di discernimento e decisione. 
Vogliamo davvero sfruttare la presente crisi 
come pretesto per percepire costantemente il 

zione corrente generalmente accreditata).  
Poi abbiamo iniziato la rassegna delle posi-
zioni più particolari all’interno dell’atteggia-
mento dualista, iniziando dal realismo inge-
nuo. Ho esortato ciascuno di noi (sottoscritto 
compreso) a verificare quanto della propria 
vita interiore sia in effetti intessuta di rap-
presentazioni, più o meno automatiche e 
sotterrane, tipiche del realista ingenuo. Pro-
viamo a rileggere quei passi, e potremo ve-
rificare quanto di noi c’è in quel quadretto 
un po’ buffo con cui R. Steiner lo dipinge. 
Siamo arrivati al punto in cui si introduce l’at-
teggiamento del realismo metafisico, che può 
essere visto come una variante, una rettifica 
scientifica del realismo ingenuo. E’ in fondo 
ancora, come vedremo, lo sfondo filosofico 
dell’attuale prassi scientifica..” 

Emilio Ferrario

Io in crisi
Salvatore Lavecchia

Le recenti misure di emergenza, che in moda-
lità così fulminante hanno trasformato la vita 
di molti Paesi, vedono nel cosiddetto social di-
stancing un elemento essenziale della propria 
efficacia. Indipendentemente dalla valutazio-
ne che si vuole dare riguardo alle suddette mi-
sure, tale social distancing stimola a formula-
re una domanda che dovrebbe essere ritenuta 
assolutamente centrale dopo il superamento 
della presente crisi: in base a quale immagine 
dell’essere umano vogliamo costruire e model-
lare le nostre comunità, siano esse locali, na-
zionali o globali?
ll pervasivo social distancing, che negli ultimi 
mesi ha rivoltato come un guanto la nostra vi-
ta, presuppone che ogni persona venga perce-
pita esclusivamente come fonte o vittima di un 
contagio. La prassi a cui induce tale percezione 
implica, a sua volta, un gesto che orienta radi-
calmente in una certa direzione la vita dell’io: 
mediante il social distancing nella relazione 
con gli altri esseri umani l’io viene spinto a con-
figurarsi come un punto che si rattrappisce in 
se stesso, e che, a motivo della propria ed altrui 
sicurezza, deve rinchiudersi entro un confine. 
Ne risulta quel punto inesteso e raggrinzito in 
se stesso che Ludwig Wittgenstein percepì come 
immagine dell’io solipsistico (Tractatus Logico-
Philosophicus 5.64). Non a caso finora tutte le 
forme di vita, le comunità, le culture percepi-



12

prossimo, nella “nuova normalità”, quale po-
tenziale pericolo, che invita ad un permanen-
te tracing and tracking? Ciò, infatti, significhe-
rebbe la totale e totalitaria riduzione dell’io ad 
un punto rattrappito in se stesso, tale da poter 
esser sempre localizzato e sorvegliato. Lo vo-
gliamo veramente, solo perché siamo prigionie-
ri di un’ossessiva paura della morte? O voglia-
mo piuttosto prender sul serio il calore e la luce 
spirituali che il nostro io è capace di generare in 
ogni incontro, e finalmente metter da parte un 
atomismo ormai vecchio di secoli, e comunque 
lontano dalla realtà dell’io? Certamente questa 
seconda opzione implicherebbe rischi ed errori, 
anche mortali. Possiamo, però, farci vaccinare 
contro l’errore e la morte, se vogliamo essere 
autenticamente umani? 
Decidersi per una vita in cui all’io sia conces-
so vivere solo come determinato dalla paura 
della morte: è, tale decisione, un atto a favore 
della dignità dell’essere umano? Forse questa 
dovrebbe essere la domanda più urgente in que-
sto tempo di discernimento: affinché veramen-
te, dopo questa crisi, “nulla sia più come prima”, 
ma non nel senso di una vita puramente biolo-
gica e digitalmente pilotabile, bensì nell’auro-
rale luce di un orizzonte in cui l’umano possa 
generare sempre più la propria autenticità.


